
  146-139 صفحات                       

  1404 تابستان و پاييز ،13و  12 ۀشمار ،5 ۀدور  زيبا هنرهاي  مطالعات ترويجي -علمي  ۀصلنامف 139

 

 

 درنگي در عنوان »هنراسلامي« و ساير عناوين جايگزين 

 * 1 زادهع يطاها صن: نويسنده

 .دانشگاه تهران با،یز یهنر، دانشکدگان هنرها  یگروه مطالعات عال  ،ی هنر اسلام یل یو تحل یقیتطب خیتار ی پژوهشگر دکتر .1

 

 

  :tahasanizadeh@gmail.com*Email                                                                                                                               96621480930شماره تماس: 

 

 

 : چکیده

عنوان یکی از اقسام مهم هنر دینی که تحول شگرفی در تاریخ هنر پدید آورد، جایگاه رفیعی در بدون تردید هنر اسلامی، به
های گذشته تاکنون، در باب چگونگی امکان استفاده از  مطالعات تاریخی و مباحث نظری هنر جهان دارد. با این وجود، از دهه

اند با ابداع اصطلاحاتی نوین،  عنوان »هنر اسلامی« اختلافاتی وجود داشته است. به نحوی که برخی پژوهشگران کوشیده
هایی برای واژۀ »هنر اسلامی« پدید آوردند. هدف اصلی این نوشتار، بازاندیشی در تعدادی از این واژگان جایگزین  جایگرین

تری نسبت به »هنر اسلامی«، ماهیت این هنر را  تر و دقیقاند به نحو مطلوباست تا دریابد آیا این عناوین جدید توانسته
تحلیلی و با شیوۀ گردآوری -توصیف نمایند؟ پژوهش حاضر که از گروه تحقیقات بنیادین و کیفی است، به روش توصیفی

اَعراب« با تأکید بر عامل  اطلاعاتِ کتابخانه ای نگاشته شده است. بر اساس نتایج این پژوهش، عناوین »هنر عربی/ هنر 
بخشی به جغرافیای  قومیت، »هنر مسلمانان« با توجه ویژه به نقش هویت دینی هنرمند، »هنر جهان اسلام« بر اساس اهمیت

نمودن عنصر زمان، هریک به قصد ارائۀ نگاهی جدید به هنر اسلامی پدید  سیاسی و تمدنی و »هنر دورۀ اسلامی« با برجسته
از این رو، واژۀ »هنر اسلامی«    اند؛ لیکن هرکدام به دلایلی، قادر به آمده تناقضات نیستند.  پاسخگویی به همه سؤالات و 

ترین عنوان در این حوزه است. اما لازم است اندیشمندان با توجهِ بیشتر به دو عامل »متن مقدس« و »تعالیم همچنان بنیادین
دهی به فرم و محتوای هنر اسلامی را بیش از پیش تبیین نمایند تا ابهاماتی که در این دینی«، نقش اندیشۀ اسلامی در شکل

 خصوص در گذشته مطرح شده، مرتفع گردد. 

 .  هنر اسلامی، هنر عربی، هنر جهان اسلام، هنر مسلمانان، هنر دینیواژگان کلیدی:  

 

  

mailto:tahasanizadeh@gmail.com


  
                                                                          140درنگي در »هنر اسلامي« و ساير عناوين جايگزين     

 

 

 

 : مقدمه

 دار و همچنان لاینحل یکی از مناقشات دنباله  برای چند دهه،
مطالعات نظری هنر و معماری، بحث چیستی هنر   ۀ حوز  در

  ای فارغ از مناقشه  ی،  در خصوص هنر اسلام.  دینی بوده است
پ جر  ایوجود    رامونیکه  آن  وجود  م  انیعدم  در    ان یدارد، 
خورد. یبه چشم م  یتفاوت نظر جد  زیبه وجود آن ن  نیمعتقد

اسلام   اندیشمندانی  ، مجموعدر   هنر  وجود  به  قائل    ی که 
هنر    گروه نخست،  در چهار گروه قرار داد:  توانیهستند را م

  این هنر   دانند. گروه دوم،ی مینییصرفاً تز  یرا هنر   یاسلام
اند. افزون بر  ی قلمداد نمودهنژاد  ی هاهیمابُن  یدارا  یرا هنر 

  ۀ شیبر اند  یرا مبتن  یهنر اسلام  آن، سومین طیف از محققان،
چهارمین دیدگاه که  .  دانندیم  معتزلهاهل سنت مانند    یکلام

به به  یشمندانی اند  مربوط    است؛   انگرایسنت  موسوم 
گرایانه به هنر اسلامی دارد.  گرایانه و نه تاریخرویکردی ذات

بر    یو مبتن  یکاملاً عرفان   یت یماه  یهنر اسلام  به باور آنان،
)  یعیش  ییگراباطن قهی،  دارد  این   (.129  ،1393بلخاری 

ها، فارغ از اختلافاتی که در منظر و رویکرد خویش دیدگاه
از هنر که  نوعی  بر  اشاره شد، همگی  دارند، همانگونه که 

متفق دارد،  نام  اسلامی«  همچنان  »هنر  اما  هستند.  القول 
اضافه  چگونگی  باب  در  جهان،  سراسر  در  محققان  برخی 
هنر   بودایی،  هنر  )مانند  هنر  به  ادیان  نام  پسوند  نمودنِ 

طور خاص در زمینۀ  ند. بهمسیحی و هنر اسلامی( دچار تردید
ا تردید در ماهیت کلمۀ  هایی از محققان بهنر اسلامی، گروه

ترکیبیِ »هنر اسلامی« و تشکیک در علمی بودنِ این واژه،  
داشته آن  بر  را  سعی  دیگر  اصطلاحاتی  اساس،  از  که  اند 

نمایند. آن  منظور  جایگزین  تحلیلی، بدین  جستار  این  در   ،  
مهم از  به  یعناوینترین  برخی  هنر  که  با  جایگزینی  منظور 

به گرفت؛ اسلامی  خواهد  قرار  مداقه  مورد  است  رفته   کار 
واژگانی که هریک دارای بارمعنایی مشخصی است و بر یکی  
از وجوه هنراسلامی تأکید دارد. کوشش بر آن خواهد بود تا 

در  مزیت و  بررسی شود  واژگان  این  از  معایب هریک  و  ها 
پایان به این سؤال پاسخ داده شود که چرا با وجود این تعداد  

رایجواژگان مختلف، همچنا ترین عنوان ن »هنر اسلامی« 
 در این حوزه است؟ 

   عراب )هنر عربی(:هنر اَ-1

ازگروه عرب  ی  عمدتاً  که  هستند،  پژوهشگران  نیز  زبان 
اسلامی خوانده میاند  برآن ماهیت،    ،شودآنچه هنر  نظر  از 

  هنر عربی است که پس از اسلام بسط و توسعه یافته است. 
 شود. در این معنا، بر وجه »قومیت« در هنر اسلامی تأکید می

جمله،   الرفاعیاز  کتاب  انور  در  و ،  العرب  عند  الفن  تاریخ 
عنوان    1973)   المسلمین نیز تحت  فارسی  به  که  تاریخ  م( 

سرزمین در  اسلامی  هنر  رویکرد  های  شده،  ترجمه 
از  عربی فارغ  است.  گرفته  پیش  در  را  اسلامی  هنر  کردنِ 

بر »مسلمین« مقدم   واژۀ »عرب«  آن  در  که  کتاب  عنوان 
مقدمۀ کتاب   دارد، در  داشته شده و خود، معنایی مشخص 

رشته دربرگیرندۀ  اسلامی  »هنر  شده:  هنری  بیان  های 
ستان در ای بود که دامنۀ آن از چین و ترک امپراتوری گسترده

های غرب اقیانوس اطلس را  شرق تا اسپانیا و دورترین کوه
بود که  دربر می اقوام مختلفی  گرفت. همچنین دربرگیرنده 
رغم داشتن تمدن و هنری جداگانه، از روح اسلام و  خود به

)الرفاعی،   تأثیرپذیرفتند...«  عربی  الرفاعی 9،  1377ذوق   .)
کوشش فراوانی داشت تا مفاهیم »عربیت« و »اسلامیت«  
را یکی انگارد و تأثیرات تعالیم والای اسلامی بر مردم مناطق  

حساب تعالی آداب و رسوم عربی گذارد. از آن مختلف را به
اسلامی   هنر  سرچشمۀ  که  را  عربی«  »ذوق  واژۀ  گذشته، 
دانسته، چندان مشروح نکرده تا مقصود او از این واژۀ ناآشنا  

یگر از همین کتاب، ادعا نموده  معلوم گردد. الرفاعی در جای د
های عربی قبل از اسلام، دارای هنرهای خاصی  که سرزمین

اند که اسلام آن را اصلاح نمود؛ سپس هنری آمیخته از  بوده
»اصالت هنر عربی« و »ذوق و روح اسلام« پدیدار شد که  

 (.   11مردم سایر نواحی بدان گرویدند )همان،  

عرب نویسندۀ  غیرعلمی دیگر  رویکرد  بدین  که  زبانی 
در   هنر اسلامیاست که در کتاب    عفیف البهنسیدچار شده،  



  

 4140 تابستان و پاييز ،13و   12  ۀشمار ،5 ۀدور  زيبا هنرهاي مطالعات ترويجي -علمي ۀصلنامف     141
 

 

همین طریق گام برداشته است. وی در فصل نخست کتاب،  
مبحثی را تحت عنوان »هنر عربی قبل از اسلام در یمن و 

العرب« شرح داده که با تأکید عمده بر هنر سرزمین  جزیره
برجسته در جهت  تلاشی  اسلام،  از  قبل  نمودن »هنر  یمن 

شود )در حالی که  عربی فارغ از هنر اسلامی« محسوب می
تعامل   بر یمن و  ایرانیان در دوره ساسانیان  به دلیل تسلط 

تمدن سایر  با  سرزمین  این  روم،  تجاری  مانند  بزرگ  های 
اساساً عربی دانستنِ هنر یمن محل بحث و اختلاف است(.  

هایی چون »نقش عربی« در فصل همچنین وجود سرفصل
دوم، »عوامل ایجاد شهر عربی و اسلامی« در فصل سوم  و 

ی مستقل )فصل نهم( با عنوان »نقش عربی« اختصاص فصل
عربی«،  شامل سرفصل و »خط  عربی«  هایی چون »نقش 

نمودن  همگی دلایلی بر دیدگاه و هدف البهنسی در پررنگ
نادیده گرفتنِ نقش کشورهایی  هویت عربیِ هنر اسلامی و 

(. این نویسندۀ عرب 1387چون ایران است )ر.ک البهنسی،  
نام هنر اسلامی در حالی که خود اعتراف نموده »آنچه که به

(،  9ها است« )همان، آمده، در واقع شیوه و روش خودِ تمدن
شبه   از  اسلامی  »هنر  که  داشته  بیان  تعجب  کمال  در  اما 

العرب نشأت گرفته است. یعنی همان جایی که اسلام  جزیره
وجود آمده است... همان اعرابی که در ابتدا هویت عربیت  به

کردند و در نهایت اسلام را  دوش خود حمل میخویش را بر  
)همان،   دادند«  که  10گسترش  است  هویدا  و  آشکار   .)

البهنسی نیز سعی دارد هنر اسلامی را هنری اساساً و اصالتاً  
 عربی وانمود نماید.

به   اتکاء  با  نیز  متعددی  پژوهشگران  مقابل،  در 
های مفتوحه چون ایران و  های تاریخی، هنر سرزمینواقعیت

بیزانس را به عنوان عوامل اساسی در تکوین و تکامل هنر  
در    دیوید تالبوت رایساند. برای مثال،  اسلامی معرفی نموده

اسلامیِکتاب   می  هنر  فتحخویش  ایالات   ...« شده نویسد: 
عظیمی  میراث  ساسانی،  فرسوده  شاهنشاهی  و  بیزانسی 
جهان  در  بعد  سده  چندین  تا  آن  تأثیر  که  گذاشت  برجای 

شد،  اسلام دوام یافت. در واقع، تا جایی که به هنر مربوط می

)رایس،   بود...«  بنیادی  میراثی  میراث،  دو  (.  5،  1393این 
های  هنر اسلام در سدهدر مقدمۀ کتاب    رنه هیوهمچنین  

دارد: »بطور کلی هنر  ، ابراز میگاستون وایه به قلم   خستینن
تکنیک از  تماسلام  و  از کشورهای  ها  که  آمد  بوجود  هایی 

ای میان هنر ایران تسخیر شده اخذ شده بود. اسلام مصالحه
و بیزانس و مصر بوجود آورد که در هنر تزئینی قبطی نیز 
وجود داشت، هنری که برای اسلام بسیار آموزنده بود« )وایه،  

آن،  7،  1363 بر  علاوه  دیماند(.  اسون  کتاب    موریس  در 
اسلامی   صنایع  شکلراهنمای  باب  اسلامی  در  هنر  گیری 

بیان داشته: »... بتدریج یک اسلوب اسلامی بوجود آمد که  
از دو منبع هنری یعنی ساسانی و مسیحیت شرقی یا بیزنطه 

اسلامی...   اولیه  بناهای  در  میگرفت.  تعبیرات سرچشمه 
تزئینی و هنری ساسانی و بیزنطه در کنار یکدیگر مشاهده  

)دیماند،   چنان28-27،  1383میشود«  است،  (.  مشهود  که 
یافته مبنای  بر  و  تاریخی  رویکرد  با  که  های  محققانی 

نگرند،  های آغازین هنر اسلامی می شناختی به سالباستان
در  درمی مصر  و  بیزانس  ایران،  های  تمدن  سهم  که  یابند 

باروری هنر اسلامی، تا چه حد اساسی و ماندگار بوده است.  
آن به »هنر  از  از اسلام،  قبل  تا  بتوان  آنچه که  در مقابل، 
عربی« تعبیر کرد، چندان مشهود و قابل توجه نیست و طبعاً  

توان آن را ریشه و اساس هنری به گستردگی و عظمت  نمی
 هنر اسلامی دانست. 

واقع محققان  برخی  شده،  بیان  آنچه  بر  نگرِ  افزون 
ها، از جمله  عرب نیز بر جایگاه تاریخی سایر سرزمینجهان

گذارده اسلامی صحه  هنر  تاریخی  پیشینۀ  در  از  ایران،  اند. 
حسنجمله،   محمد  کتاب  زکی  در  روزگار  ،  در  ایران  هنر 
اند که  نویسد: »برخی ملتها این بخت را داشته، میاسلامی

در تاریخ تمدن دارای جایگاهی والا و در زمینه هنرها چنان  
پیروی   و  گیرند  سرمشق  آنها  از  دیگران  که  گردند  پیشتاز 

ها بر فراز این ملتها جا دارند...  کنند. یونانیان، ایرانیان و چینی
یونان هیچ هنر راستی می  به توان گفت که جز هنر کهن 

موده باشد و هیچ هنر دیگری نیست که راه هنر ایرانی را نپی



  
                                                                          142درنگي در »هنر اسلامي« و ساير عناوين جايگزين     

 

 

 

نمی دیگری  یا  بزرگ  تزئینی  هنرهای  از  که  یافت  توان 
سبکهای هنری ایران چیزی به وام نگرفته باشد...« )محمد 

(. همو، بر اثرپذیری اعراب از ایرانیان در  13،  1377حسن،  
دارد: »تازیها قومی بودند که ... دریافته زمینه هنر اذعان می

های هنری به  بودند که در سامان دادن فرمانروایی و شیوه
 (.  15کمک ایرانیان نیاز دارند« )همان، 

از   فارغ  آنکه نویسندگان عرب و غیرعربی که  مقصود 
به مقولۀ شکل نژادی  قومی و  گیری هنر اسلامی  تعصبات 

مصر،  پرداخته و  بیزانس  ایران،  هنر  که  دارند  اذعان  اند، 
برخی الهام وجود،  این  با  است.  بوده  اسلامی  هنر  بخش 

آن  تألیفات  و  آثار  در  عربی  تعصبات  که  عرب  نویسندگان 
مشهود است، سعی دارند که این روندِ واضح و واقعیتِ مُسلّمِ  
بر   تأکید  با  آنان  دهند.  انعکاس  دیگر  نحوی  به  را  تاریخی 

برانگیز و مبهم چون »هنر عربی« و »ذوق  مفاهیمی تأمل
اند که وجه قومی و نژادی این هنر را برجسته  عربی« برآن

ایراد ناصواب که تردید در نقش اعراب   این  در  نمایند. لذا، 
انگاری جایگاه تعالیم اسلام در  پرورش هنر اسلامی، نادیده

اساس و نسنجیده است. زیرا تفاوتی آشکارا میان  آن است، بی
به ده»عربیت«  از  یکی  با  عنوان  انسانی  نژاد  و  قوم  ها 

به وجود  »اسلامیت«  آنان  آخرین  و  ادیان  والاترین  عنوان 
 دارد.  

هنر  برجستۀ  خصایص  از  یکی  که  است  آن  واقعیت 
بومیِ سرزمین و  قومی  به هنر  احترام  های  اسلامی، همین 

مختلف تمدن اسلامی است. صفتی که خود، ناشی از روحیۀ 
در صورتی    –تسامح اسلام نسبت به آداب و رسوم سایر اقوام  

نباشد مبانی شرعی اسلام در تضاد  با  تعبیر   -که  به  است. 
می اسلام  »گسترش  وایه،  نابودی  گاستون  به  توانست 

سنتهای قبلی منجر شود، ولی مسلمین ترجیح میدادند که  
پذیرفتند و جداً این نتیجه بدست نیاید. بجایش، سنتها را می

می باعث  حمایت  سنتها  این  که  شرط  این  به  تنها  کردند، 

ایده شرقی  تحکیم  اسلامی[آلهای  )وایه،    ]تعالیم  شود« 
1363 ،13 .) 

تلاش  مرهون  که  است  هنری  اسلامی  هنر  بنابراین، 
سرزمین هنرمندان  دورۀ جمعیِ  در  گوناگون  اقوام  و  ها 

تمدن هنر  از  همه  از  بیش  که  است  ایران،  اسلامی  های 
بر   تأکید  رو،  این  از  بودند.  پذیرفته  الهام  مصر  و  بیزانس 

به اسلامی،  هنر  در  نژادی  و  قومی  وجه  خصوص  هرگونه 
بزرگ  عربی خطایی  علمی،  و  تاریخی  نظر  از  آن  دانستنِ 

شود. به همین دلیل است که واژۀ »هنر عربی« محسوب می
واژۀ هنر  یا »هنراَعراب« نمی برای  تواند جایگزین مناسبی 

 اسلامی باشد. 

  هنر مسلمانان:-2

هویتِ   جایگاه  بر  چیز  هر  از  بیش  مسلمانان«  »هنر  واژۀ 
در این  گیری هنر اسلامی تاکید دارد.  »هنرمند«، در شکل

وسط مسلمانان از ابتدای  تمعنا، هنر اسلامی هنری است که  
گیری تمدن اسلامی تاکنون تکوین و یا تکامل یافته شکل
  یرگذاریِ أثوجه تمایز این هنر از سایر هنرها ت  از این رو، است.  

تکاملی   روند  بر  که  است. عمده  آنمسلمانان  ایرادی  ترین 
ال نهفته است  ؤتوان به این عنوان وارد دانست، در این سمی

دل   در  که  معماری  شاهکارهای  و  هنری  آثار  با  که 
و  سرزمین ساختار  حیث  از  و  گرفته  شکل  اسلامی  های 

و   است  اسلامی  تمدن  در  مستحیل  کاملاً  تکنیک ساخت، 
اسلامی جدا کرده چه باید    ۀ آن را از سایر ابنی  تنها، کاربرد،

در اصفهان    بیت لحمو    وانکبرای مثال کلیساهای    کرد؟
دور به  مربوط  دو  تفاوت    صفوی(،  ۀ)هر  معماری  نظر  از 

چندانی با مساجد این شهر ندارد و کاملاً به سبک معماری  
اما    ۀدور و  تردید  بیاسلامی ساخته شده است؛  کارفرمایان 

تز و  از هنرمندان دخیل در ساخت  از  ئبخشی  بناها  این  ین 
توان به صرفِ همین آیا می  اند.مسیحیان ساکن ایران بوده

از   را  اسلامی  معماری  سبک  به  شاهکارهای  این  موضوع، 
بنابر تعریف عنوان »هنر    حوزۀ هنر اسلامی خارج دانست؟

ساختم این  باید  حنامسلمانان«،  از  را  اسلامی    یطۀ ها  هنر 
دانست. امری که    و داخل در مفهوم معماری مسیحیت  ارجخ
  لذا،   شناسی هنری در تضاد است. جد با منطق و سبک  طور به



  

 4140 تابستان و پاييز ،13و   12  ۀشمار ،5 ۀدور  زيبا هنرهاي مطالعات ترويجي -علمي ۀصلنامف     143
 

 

  آنکه   بر  است  دلیلی  آن،  مشابه  نمونۀ   ها ض و دهاین مثال نق
معنایی شده   ژتابیلمانان« تا چه حد دچار ک مس  »هنر  عنوان

  است.

   های اسلامی(:هنر جهان اسلام )هنر سرزمین-3

هنر اسلامی کاربرد دارد، بر آن   ۀای که در زمیندیگر واژه
تا   این    «جغرافیاییۀ  حوز»است  موجد  عامل  عنوان  به  را 

ها از هنر سایر نواحی به کار  هنرها و وجه اساسی تمایز آن
وسیع    ۀکه در گستر  ایهنر و معماریآثار  بندد. بر این اساس  

حکومتق آفریقا  لمرو  شمال  تا  چین  غرب  از  اسلامی  های 
هایی در کاربرد، تکنیک ساخت  شکل گرفته و طبعاً شباهت
به دارند،  یکدیگر  با  فرم  جهان  »عنوان  و  معماری  و  هنر 

شود. این عنوان به سبب آنکه بناها و آثار  شناخته می  «اسلام
هنری که توسط غیرمسلمانان در دل جغرافیای اسلامی و بر  
اساس الگوهای تمدنی آن خلق گردیده را در دایره شمولیت  

عنوان    رایرادی که ب   ،نماید، و بدین شکلخویش لحاظ می
تر  ای دقیقان« وارد بود را مرتفع گردانیده، واژه»هنر مسلمان

دورو برای   هنر  می  ۀ صف  شمار  به  ایراد  اسلامی  اما  آید. 
اساساً   : آیاوارد است واژۀ »هنر جهان اسلام«دیگری نیز به 

تغییر استکه  -مرزهای جغرافیایی   قابل  و   - عاملی نسبی 
تواند شاخصی قابل اتکا در تمییز هنرها از یکدیگر باشد؟  می

تسلط مسلمانان بر    ۀبرای مثال، آیا شاهکارهای معماری دور
اکنون خارج از مرزهای جغرافیای    که  اسپانیا )اندلس اسلامی(

از حوزه  قرار گرفتهجهان اسلام   ، به سبب جابجایی مرزها 
و  غرب  تمدنی  حوزه  با  و  خارج  کلی  به  اسلام  تمدنی 

امروزه   که  مساجدی  یا  است؟  تجمیع  قابل  در  مسیحیت 
  اروپا، آمریکا،   انندسراسر جهان و خارج از جغرافیای اسلام م

اقیانوسی و  شاخصه  هآفریقا  اسلامی با  تمدن  معماری  های 
رف خارج بودن از جغرافیای سیاسی  صِبه  شوند،  ساخته می

سرزمین در  خود  مشابه  انواع  از  کلی  به  اسلام  های  جهان 
آیا هنرمندان مسلمانی که در  شوند؟  اسلامی متمایز تلقی می

جغرافیایی   گسترۀ  این  از  ویژگی-خارج  با  هنر  اما  های 
اند، دیگر در حیطۀ هنر به خلق آثار هنری مشغول  -اسلامی

است که ناتوانی در پاسخ به این  اسلامی جای ندارند؟ آشکار  
آید، عنوان ه از پس آن پدید میک سوالات و تناقض جدی  

د. بنابراین،  »هنر جهان اسلام« را نیز دچار خلل خواهد کر
تواند شاخص مناسبی در  صرفِ اتکا به عامل »جغرافیا« نمی

 شناسی آن باشد. جهت تعریف هنر و سبک

 هنر دورۀ اسلامی: -4

هنر عصر اسلامی، چنان که مشهود است، بیش از هرچه بر 
عامل »زمان« تاکید دارد. به تعبیر دیگر، پژوهشگرانی که از  

ند تا هنری که از ابتدای دورۀ  ا کنند، برآناین واژه استفاده می
اسلامی شکل گرفته و یا تحول جدی نسبت به قبل در آن  

می را  داده  هنرهای  رخ  از  »زمان«،  عاملیت  به سبب  توان 
ابهام و چالش در   دیگر مجزا کرد. در این خصوص نیز دو 
نخست،   است:  تصور  قابل  دوره  این  انتهای  و  ابتدا  زمینۀ 
ابتدای دوران اسلامی را چه زمانی باید در نظر گرفت؟ آیا 

شود؟  صرفاً از زمان بعثت پیامبر اکرم )ص(، این دوره آغاز می
توسط اعراب، عصر حاکمیت  آیا از ابتدای فتح ایران و شامات  

اسلامی آغاز شده است؟ درست است که ابتدای رسالت نبی  
آن   فقهی  تعبیر  به  اسلامی  دورۀ  آغاز  )ص(،  اسلام  مکرم 
از تحولات   تأخیر  با  اما در خصوص هنر که معمولاً  است، 

پذیرد، آیا همین بازۀ زمانی را باید در نظر گرفت؟  تأثیر می
توان آثاری را که  واضح است که چنین نیست؛ مشخصاً نمی

در   پیامبر(  رسالت  آغاز  از  پس  )و  ساسانی  دورۀ  انتهای  در 
اگر   دانست.  اسلامی  دوره  هنر  جزء  را  گرفته  شکل  ایران 

ها توسط اعراب مسلمان را آغاز دوران  مبنای تصرف سرزمین
اسلامی در زمینۀ هنر بدانیم نیز همچنان این مشکل لاینحل  

های مختلف در دورۀ زمانی نسبتاً ینخواهد بود؛ زیرا سرزم
شده تصرف  با  طولانی  اسلامی  اندلس  نمونه،  برای  و  اند 

فاصلۀ زمانی قابل توجهی از غرب و مرکز ایران به جغرافیای 
ها  ها تا سالاسلامی پیوست. همچنین، هنر بومی سرزمین

به سیاق پیشین استمرار یافت و اثرگذاری تعالیم اسلامی در  
، همچنان امیهبنیهنر، به مرور رخ داد؛ برای مثال، تا دورۀ  

مسکوکات ساسانی با تصویر آخرین پادشاهان این سلسه، با  



  
                                                                          144درنگي در »هنر اسلامي« و ساير عناوين جايگزين     

 

 

 

شد و رایج بود. معماری  افزودن عبارات کوتاه عربی ضرب می
و هنرهای صناعی ایران و شامات نیز تا دو قرن اولیۀ هجری  
قمری، همچنان تقلید و تکرار دورۀ ساسانی و بیزانس بود.  
پس مشخص است که ابتدای دورۀ اسلامی در زمینۀ هنر،  

 امری مشکل و نسبت به هر منطقه، متغیر است. 

دومین ابهام، در خصوص پایان این بازۀ زمانی است؛ بی  
تردید، تعالیم جاودانۀ اسلامی، ابدی است و از نظر فقهی و 
هنر،   خصوص  در  اما  نیست.  مترتب  آن  بر  پایانی  فکری 

هنرمندان  نمی آثار  خصوص  )به  هنری  آثار  تمامی  توان 
معاصر کشورهای اسلامی( را تماماً ذیل هنر دورۀ اسلامی  
معاصر،  دورۀ  ویژه  به  گوناگون،  ادوار  در  زیرا  داد.  قرار 

اند به تقلید از هنر غرب و مکاتب مدرن هنرمندانی کوشیده
و پسامدرن، آثاری جدید خلق نمایند که طبعاً ذیل مکاتب  

گیرد. به همین دلیل، قرار دادن آن هنری غربی نیز قرار می
عنوان    با آثار هنری قرون گذشتۀ دوران اسلامی در ذیل یک

برانگیز است. از این رو، هویدا گردید که  واحد، دشوار و تأمل
تواند عامل تمایز هنر باشد. در نتیجه،  عامل »زمان« نیز نمی

 عنوان »هنر دورۀ اسلامی« نیز خالی از اشکال نخواهد بود. 

   هنر اسلامی:-5

واژهاصلی پرکاربردترین  و  هنرِترین  برای  که  تمدن   ای 
شود، »هنر اسلامی« است و جالب  اسلامی به کار برده می

مناقشات نیز دقیقاً بر سر همین واژه پدید آمده    ۀآنکه عمد
هر یک به    ،است. چنانکه پیش از این گذشت، سایر عناوین

هنر اسلامی    ۀجایگزین مناسبی برای واژ  انندتودلایلی نمی
بنابراین، لازم است با بازاندیشی در همین کلیدواژ   ۀ باشند. 

  به   توجه  ی ومندی علم پرکاربرد، به راه حلی مبتنی بر روش
واژکار   مخالفان.  یافت   دست  تاریخی،  های داده هنر    ۀبرد 

اند که تعالیم دین اسلام حاوی دستورات هنری  اسلامی بر آن
از سوی   نیاورده است.  با خود مکتب هنری  نبوده و اسلام 

سبک  ،دیگر  گوناگون تکثر  نواحی  در  محلی  و  بومی  های 

اسلام   این   معماری  و   هنر  که  هاییتفاوت  و جغرافیای 

وان هنر  بت  که   است  آن  از  مانع   دارد،  یکدیگر  با  هاسرزمین
)برای    در نظر گرفت  «واحد  کلِ »اسلامی را به عنوان یک  

لیمن،   ن.ک  رو،(1398نمونه  این  از  صفت    .  اطلاق  آنان 
دوره این  هنر  بر  می  را  اسلامی  شمار  به  در  مغالطه  آورند. 

اند تا به هر نحو ممکن و با تفاسیر آن  مقابل گروهی دیگر بر
شاعرانه،   تعابیر  و  تشریح  شخصی  را  اسلامی  هنر  ماهیت 

هر دو گروه در مباحثات خویش دچار    ،. به باور نگارندهنمایند
شده جدی  پژوهشی  )مخالفان خطاهای  نخست  گروه  اند. 

منکر وجود هنر   ،کاربرد اصطلاح هنر اسلامی( که از اساس 
در مسیر  ابتدای  در  و    اسلامی هستند،  دین  ماهیت  ادراک 

اند. اساساً مقصد کارکرد تعالیم وحیانی راه را به خطا پیموده
پدیدارکردن مکتب هنری    ،و غایت هیچ یک از کتب آسمانی

های آن به بشر نبوده است و چنین انتظاری  و تعلیم تکنیک
آید. جدای از  طایی جدی در فهم ماهیت دین به شمار میخ

هیچ نیز  جهان  ادیان  سایر  مکتب  پایهبه  یک  آن،  گذاری 
اند و این مسئله به اسلام اختصاص  هنری خاصی نپرداخته

بالاتر از آن است که به    ،نیت و جایگاه دینأ ندارد. اساساً ش
منحصر گردد؛ بلکه    ،محدود و جزئی  آموزش تکنیک و فنونِ

د سایر عوامل پیرامونی چون  اننمه این تعالیم دینی است که  
  آثار  خلق  برای  بستری  …هنگ، جغرافیا وجامعه، اقتصاد، فر

آورد و بر فرم، محتوا  ای معماری پدید میساختاره  و  هنری
می تاثیر  معماری  فضاهای  کارکرد  نمیو  انکار  گذارد.  توان 

تفاوت   که  ادیان یدگاهدکرد  اساسی  تعالیم  و  بنیادین  های 
هندوئیزم بودیزم،  مسیحیت،    های تفاوت  سبب  و...   اسلام، 

  به   پاسخ  در.  است  شده  ادیان  این  باورمندان  هنر   در  چشمگیر
م این گروه از محققان باید گفت که توجه به تکثر دو  ایراد

پیشین اقوام  تمدنی  دستاوردهای  به  احترام  و  از    ،فرهنگی 
مزیت به شمار میجمله  اسلام  دین  اسلام هرگز  های  آید؛ 

سبک    و  شید اقوام گوناگون را به یک شکل واحد درآوردونک
  هنری خاصی را به اقوام گوناگون تحمیل نماید. از این رو 

  ۀ های معماری بومی نواحی مختلف در دوراست که سبک
اسلامی حفظ و توسعه یافت. این امر نه تنها مانع از پدیداری  
یک تمدن منسجم و واحد نشد، بلکه سبب شکوفایی و تنوع  



  

 4140 تابستان و پاييز ،13و   12  ۀشمار ،5 ۀدور  زيبا هنرهاي مطالعات ترويجي -علمي ۀصلنامف     145
 

 

دور معماری  و  چگونه    ۀهنر  آن،  بر  افزون  گردید.  اسلامی 
توان هزاران نمونه بناهای گوناگون ساخته شده در تمدن می

هستند    پیدا و پنهان  هایاسلامی که با یکدیگر دارای پیوند
را به مثابه یک کل واحد )با اجزاء گوناگون( در نظر نگرفت  
تمدن   در  هنری  وجود  بنابراین،  شد؟  آنها  وجود  منکر  و 

ها است، امری است که  اسلامی که متمایز از هنر سایر تمدن

  های تاریخی و اصول عقلانی قابل اثبات است.با واقعیت

کوشند به هر  پژوهشگران که می  در مقابل، گروه دومِ
دور هنر  ارکان  ریزترین  توجیه  در  پیوندی    ۀنحو  اسلامی، 

با ساختارهای هنری برقرار نمایند نیز    شخصیمیان تفاسیر  
اند. اگرچه بدون تردید، فقه و عرفان دچار خطای دیگر شده

این   اما  شده،  واقع  موثر  گوناگون  ادوار  هنر  بر  اسلامی 
یید فقه اسلامی یعنی أعقلانی مورد ت  مفاهیممحققان یکی از  

انگاشته نادیده  را  »تقریر«  قهی،   انداصل  بلخاری  )ن.ک 
این اصل، شریعت اسلامی آنچه از    بر  . بنا ( 61-62،  1394

مناسک، آداب و رسوم و دستاوردهای تمدنی پیش از اسلام 
که با اصول وحیانی اسلام و اسلوب عقلانی بشر در تناقض  

هرچه که با اصول    در مقابل  نبوده را تقریر و توقیع نموده و
نموده است.    تصفیهدینی و عقلی در تضاد بوده را تزکیه و  

اسلام سبب شد تا هنر اسلامی بتواند با    ۀمین رویکرد ویژه
تمدن میراث  وپالایش  هند  مصر،  ایران،  روم،    غیره،   های 

  اسلامی   تمدن  مندیبهره.  آورد  پدید  یکپارچه  و   بزرگ  هنری
مدن  تنه تنها نقطه ضعفی برای    پیشین  هایتمدن  میراث  از

  یِ نگرییدی بر جامعهأ آید، بلکه تو دین اسلام به شمار نمی

  .آیدمی شمار به  اسلام عقلانیت

و  هنر  پیرامون  مناقشه  باب  در  که  موردی  آخرین 
مورد   کوتاه  نوشتار  این  در  اسلامی،  قرار  امعماری  شاره 

ها و استمرار هنر و  فرهنگگیرد آن است که وجود خردهمی
در گستر گوناگون  اقوام  اسلامی سبب   ۀمعماری  جغرافیای 

تعریف دقیق از هنر اسلامی )به معنای فلسفی   ۀشده تا ارائ
دشوار    تعریف باشد(،  مانعیت  و  جامعیت  صفات  دارای  که 

ها، خواسته  گردد. از این رو همچنان در بسیاری از پژوهش

رویکرد   ناخواسته  »اسلوب    1ویتگنشتاینینویا  به  معروف 
. بدین  (1399)ن.ک کارول،    مشابهت خانوادگی« جریان دارد

آثار هنر و معماری در ذیل یک کل   برای تجمیع  معنا که 
های پیدا  ای از شباهتپاره  ۀ واحد و تمایز آن از اغیار، بر پای

شوار به نظر دو پنهان )که توضیح و تبیین آن نیز در مواردی  
توصیف  می میبرسد(،  غلبه  تعریف  هرر  این   نماید.  چند 

توان به کلی غلط در نظر گرفت، اما لازم است  رویکرد را نمی
تعریف از هنر اسلامی در کانون توجه پژوهشگران   ۀتا ارائ

قرار گیرد تا انتقاداتی از قبیل آنچه بدان پرداخته شد، استمرار  

  نیاورد.

 گیری: نتیجه

از   یکی  شد،  پرداخته  بدان  پژوهش  این  در  آنچه  برمبنای 

های همچنان پرمناقشه در زمینۀ مطالعات نظری هنر،  چالش

بحث بر وجود یا عدم وجود هنر دینی است. حتی در میان  

کسانی که قائل به وجود هنر دینی هستند نیز چگونگی تبیین 

های آن محل اختلاف است. یکی از اقسام  ماهیت و چارچوب

مهم هنر دینی، هنر اسلامی است که چیستی و چگونگی  

ماهیت آن همچنان مورد نقد و بررسی پژوهشگران است.  

دارند،   اِبا  اسلامی«  »هنر  واژۀ  کاربرد  از  که  پژوهشگرانی 

به را  دیگر  نمودهواژگانی  پیشنهاد  جایگزین  از  عنوان  اند. 

«  جمله، برخی با تأکید بر وجه قومی هنر، واژۀ »هنر عربی

- های تاریخی  اند. اما واقعیتیا »هنر اَعراب« را به کار برده

پرداخته شد بدان  اسلامی مرهون نشان می  -که  دهد هنر 

گسترش و توسعۀ هنر بومی اقوام گوناگون است که در حوزۀ  

توان هنر اسلامی را با هنر  اند و نمیتمدنی اسلام قرار داشته

عربی یکی دانست. دیگر واژۀ جایگزین هنر اسلامی، کلمۀ  

برجسته با  که  است  مسلمانان«  جایگاه  »هنر  نمودن 

داند  »هنرمند« و هویت دینی او، هنر اسلامی را هنری می

شده توسط مسلمانان باشد. این واژه دادهکه برساخته یا توسعه

نیز به دلیل نادیده گرفتن نقش هنرمندان غیرمسلمان که در  



  
                                                                          146درنگي در »هنر اسلامي« و ساير عناوين جايگزين     

 

 

 

داشته فعالیت  اسلام  تمدنی  مثالحوزۀ  و  نقض  اند  های 

می پدید  زمینه  این  در  که  نمیفراوانی  جایگرین  آید،  تواند 

مناسبی برای هنر اسلامی باشد. »هنر جهان اسلام« با توجه 

ویژه بر عامل »جغرافیا«، سومین واژۀ مصطلح در این حوزه  

است. هنر جهان اسلام بر آن است که جغرافیای سیاسی و  

تواند عامل تمایز هنر اسلامی از سایر هنرها باشد.  تمدنی، می

تر از دو واژۀ پیشین به تبیین  اگرچه دقیق-اما این واژه نیز  

ها در باب  همچنان برخی پرسش  -هنر اسلامی پرداخته است

گذارد. در نهایت، »هنر دورۀ  جواب باقی میهنر اسلامی را بی

ژه جایگزین هنر اسلامی، با  عنوان چهارمین وااسلامی« به

تأکید بر عنصر »زمان«، در پی تبیین ماهیت هنر اسلامی  

است. اما به دلیل ابهام در آغاز و انتهای این بازۀ زمانی، مورد  

 نقد جدی قرار خواهد گرفت. 

در نهایت، واژۀ »هنر اسلامی« که جامع جمیع عناصر  

»زمان«، »مکان« و »هنرمند« است، با توجه ویژه به نقش  
 

1 Neo-Wittgensteinian. 
 

 فهرست منابع:

-  ( عفیف  پورآقاسی(. 1387البهنسی،  محمد  )ترجمه  اسلامی  هنر   .)

 تهران: سوره مهر. 

)  ،الرفاعی- تار1377انور  در سرزم  خی(.  )اسلام  یهانیهنر  ترجمه  ی 

 . ی. مشهد: جهاد دانشگاه(قنوات میعبدالرح

(. آشنایی با فلسفه هنر. چاپ سوم. تهران: 1393بلخاری قهی، حسن )-

 سوره مهر.

-  ( زیبایی در تمدن  1394بلخاری قهی، حسن  )نظریه هنر و  (. قدر 

 اسلامی(. چاپ اول. تهران: سوره مهر.

)  س یمور  ماند،ید  - راهنما1283اسون  )ترجمه    یاسلام  عیصنا  ی(. 

 .یو فرهنگ  ی(. تهران: شرکت انتشارات علماریعبدالله فر 

شکل در  دینی«  چارچوب»تعالیم  و  هنر،  گیری  به  دهی 

مناسب است.  همچنان  هنر  این  توصیف  برای  عنوان  ترین 

با   بازاندیشی و مداقه در این کلیدواژه و  با  البته لازم است 

با هنر   ارتباط دین اسلام  اتخاذ رویکردهای علمی، ماهیت 

اسلامی و چگونگی اثرگذاری متن مقدس و تعالیم دینی بر 

تا   شود  تبیین  پیش  از  بیش  هنری،  محتوای  و  فرم 

های اخیر بروز نموده بود، مرتفع  هایی که در دههسوءبرداشت

گردد. در این زمینه، توجه همزمان به روند تاریخی تکامل  

اندیشمندان  نظری  و  فقهی  مباحث  سیر  و  اسلامی  هنر 

باعث   چیز  هر  از  بیش  رو،  پیش  مطالعات  در  مسلمان 

طیف و  هاهمگرایی  اسلامی  هنر  پژوهشگران  گوناگون  ی 

 رسیدن به نظرات مشترک خواهد بود.       

 :نوشتپی

ملک بهار(.  (. هنر اسلامی )ترجمه ماه 1393رایس، دیوید تالبوت )  -

 تهران: انتشارات علمی و فرهنگی.

-( نوئل  صالح 1399کارول،  )ترجمه  هنر  فلسفه  بر  درآمدی   .)

 طباطبایی(. چاپ چهارم. تهران: فرهنگستان هنر.

-( اولیور  زیبایی1398لیمن،  بر  درآمدی  )ترجمه  (.  اسلامی  شناسی 

 محمدرضا ابوالقاسمی(. چاپ سوم. تهران: نشر ماهی. 

ایران در روزگار اسلامی. تهران: 1377محمد حسن، زکی )  - (. هنر 

 صدای معاصر. 

-  ( گاستون  سده 1363وایه،  در  اسلام  هنر  )ترجمه  (.  نخستین  های 

 رحمان ساروجی(. تهران: چاپخانه گیلان.

 


